
Deutsche Verfassungsgeschichte

Willoweit / Schlinker / Wittreck

8. Auflage 2019
ISBN 978-3-406-72635-4
C.H.BECK

schnell und portofrei erhältlich bei 
beck-shop.de

Die Online-Fachbuchhandlung beck-shop.de steht für Kompetenz aus Tradition.
Sie gründet auf über 250 Jahre juristische Fachbuch-Erfahrung durch die Verlage
C.H.BECK und Franz Vahlen.
beck-shop.de hält Fachinformationen in allen gängigen Medienformaten bereit:
über 12 Millionen Bücher, eBooks, Loseblattwerke, Zeitschriften, DVDs, Online-
Datenbanken und Seminare. Besonders geschätzt wird beck-shop.de für sein
umfassendes Spezialsortiment im Bereich Recht, Steuern und Wirtschaft mit rund
700.000 lieferbaren Fachbuchtiteln.

https://www.beck-shop.de/willoweit-schlinker-wittreck-deutsche-verfassungsgeschichte/product/24100195?utm_source=pdf&utm_medium=clickthru_lp&utm_campaign=pdf_24100195&em_src=cp&em_cmp=pdf/24100195
https://www.beck-shop.de/?utm_source=pdf&utm_medium=clickthru_lp&utm_campaign=pdf_24100195&em_src=cp&em_cmp=pdf/24100195


III. Sozialethisch motivierte Kompetenzerweiterungen

139

durch das Bestreben, das differenzierte soziale Gefüge der Standesordnung zu erhalten,
eng umgrenzt. In einer Welt, welche jedem Mitglied der Gesellschaft von Geburt an
einen festen Platz zuwies, war es weniger schwierig als heute zu bestimmen, was unter
„guter Politik“ zu verstehen ist.

8Noch etwas anderes ist zu bedenken. Die allgemeine Verbreitung der Landes- und Poli-
zeiordnungen fällt in jene Zeit, welcher unter erheblichen Anstrengungen die Durchset-
zung eines dauerhaften Landfriedens gelang (o. § 15 II.2). Er wurde im 16. Jahrhundert
in Einzelfällen allerdings noch oft genug verletzt. Dem mit Geboten vorzubeugen, liegt
nahe. Zwischen der ordnenden Gesetzgebungstätigkeit des Obrigkeitsstaates und der
Politik der Landfriedenssicherung scheint ein engerer Zusammenhang zu bestehen, als
dies bisher bewußt geworden ist. Ausdrücklich thematisiert ist diese Frage in der bayeri-
schen Landesordnung von 1553. Aber auch dort, wo nur Fluchen und Scheltworte ver-
boten werden, liegt wohl der den Zeitgenossen selbstverständliche Gedanke zugrunde,
damit auch die Ursachen der Friedensstörungen zu bekämpfen.

III. Sozialethisch motivierte Kompetenzerweiterungen

1. Das vor- und nachreformatorische Kirchenregiment

9Es mag erstaunen, wenn das vor- und nachreformatorische Kirchenregiment hier als
Baustein des Gesetzgebungsstaates erscheint. Indessen hat der durch die Kirchenherr-
schaft deutscher Landesherren gegebene Machtgewinn am Ende vor allem zur Kon-
sequenz, daß der weltliche Gesetzgeber nun dort tätig werden durfte, wo das verhal-
tenssteuernde Gebot – von einer höchsten moralischen Autorität getragen – seit jeher
zu Hause war. Schon im 14. Jahrhundert ist ein engagiertes Interesse deutscher Fürs-
ten an kirchlichen Angelegenheiten, am Vermögen sowohl wie am geistlichen Leben,
nicht mehr zu übersehen. Im 15. Jahrhundert schreitet diese Entwicklung weiter fort,
weil das Papsttum nach dem Konstanzer Konzil unter der Bedrohung des Konziliaris-
mus seine frühere maximalistische Politik in dem besonders sensiblen Bereich der Äm-
terbesetzung aufgeben muß. Erstmals kam es jetzt darüber zu Vereinbarungen zwi-
schen weltlichen Herrschern und dem Papsttum. Das 1448 von Kaiser Friedrich III.
„pro ipsa natione Alamanica“ abgeschlossene „Wiener Konkordat“ gewährleistete trotz
zahlreicher – wenig praktisch werdender – Eingriffsmöglichkeiten des Papstes die
Wahl der Bischöfe durch die Domkapitel und teilte die Ernennung der Dom- und
Stiftherren zwischen dem Kirchenoberhaupt und den weltlichen Herren oder sonsti-
gen Berechtigten auf: diese nahmen das Recht in den nach der Zählung im Jahreslauf
„geraden“Monaten, der Papst in den „ungeraden“wahr. Die kirchlichen Institutionen
werden weitgehend in das politische System der Territorialstaaten integriert. Der Lan-
desherr setzt aufgrund von Patronatsrechten und Privilegien Pfarrer und oft auch Ka-
noniker ein, besteuert den Klerus, beaufsichtigt und reformiert Klöster. Weltliche Ge-
richte verfolgen Friedbruchdelikte von Klerikern und ziehen Zehnt- und Ehesachen
an sich. Bereits im Verlauf des 15. Jahrhunderts haben eine Reihe von Fürsten Kon-
troll- und Mitwirkungsrechte über kirchliche Institutionen erhalten, etwa das Recht
auf Ernennungen für Kanonikate oder Bistümer, die Kontrolle der kirchlichen Hierar-
chie durch den recursus ab abusu und die Appellation gegen kirchliche Entscheidungen
an die weltlichen Gerichte. Die Vogteirechte in fürstlichen Händen dienen nicht nur
dem Schutz der kirchlichen Einrichtungen, sondern gelten zugleich auch als Rechtsti-
tel für Eingriffe in das Kirchengut. Diese aktive Kirchenpolitik aller bedeutenden welt-
lichen Fürsten ist nicht zuletzt darauf zurückzuführen, daß jedenfalls im Rechtsleben



§ 18. Wandlungen der Rechtsordnung: Die Entstehung des Gesetz- gebungsstaates

140

des Alltags eine Trennung von weltlichen und geistlichen Sachen nicht durchführbar
war. So erregte nicht nur der kirchliche Besitz das Interesse der Fürstenhöfe, sondern
auch der Verfall der kirchlichen Disziplin und die „Unmoral“ der Untertanen, welche
sich in handfesten sozialen Spannungen äußerte. Daher greifen schon im 15. Jahrhun-
dert weltliche Herren ordnend in Kultus und Seelsorge ein. Auch und vor allem in den
Reichsstädten hat der Rat vielfach bereits vor der Reformation Einfluss auf die Beset-
zung der Stadtpfarrkirchen gewonnen und das kirchliche Vermögen in der Stadt unter
die Kontrolle städtischer Amtsträger gebracht. Frömmigkeit und Sittlichkeit der Un-
tertanen fallen wie selbstverständlich unter die Kompetenz des Obrigkeitsstaates, wäh-
rend die Bischöfe erstaunlich passiv bleiben und an theologischen Fragen häufig kein
Interesse zeigen.

10 Als der Speyerer Reichsabschied von 1526 die Religionsfrage in die Verantwortung der
Landesherren stellte (o. § 15 III.2), segnete er nur ab, was bis dahin ohnehin in großem
Umfang praktiziert worden war. Der Religionsstreit vertiefte freilich diese Zuständig-
keit. Die Einheit von Religion und politischer Ordnung gewann zunächst in den luthe-
rischen Territorien eine neue Qualität, weil sich dort der Landesherr nun auch zum
Hüter der Glaubenswahrheit berufen fühlte – übrigens durchaus im Widerspruch zu
den Vorstellungen Luthers. Den katholischen Herrschern war die Inanspruchnahme
einer solchen Kompetenz zwar verwehrt. Aber die unlösbare Verbindung von Religion
und Politik, die Verbindlichkeit des christlichen Glaubens für jede gesellschaftliche
Sinngebung – diese Maximen galten für jeden Territorialherrn im Reiche.

2. Die reformatorischen Kirchenordnungen

11 Das Kirchenregiment (o. 1) und die zunehmende Gesetzgebungstätigkeit (o. II) der
Landesherren ergänzten einander in überzeugender Weise. Aus der Verantwortung
für das Kirchenwesen und einem Gesetzgebungsrecht, das den Untertanen primär
Verhaltensregeln auferlegte, gingen seit den zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts die
reformatorischen Kirchenordnungen hervor. Sie treffen Bestimmungen über Gottes-
dienst und Sakramente, kirchliche Ämter und Visitation, beschränken sich jedoch
nicht auf den innerkirchlichen Raum. Am handgreiflichsten ist die Einheit von Kirche
und Welt an den Vorschriften über den Besuch von Predigt und Gottesdienst abzule-
sen, der zu den Untertanenpflichten gehört. Daher ist es nur folgerichtig, wenn die
Kirchenordnungen unsittlichem Lebenswandel zu begegnen versuchen und Laster
wie Völlerei und Zecherei, Spiel und Müßiggang, Hurerei und Ehebruch, Gottesläste-
rung und Ungehorsam der Kinder geißeln. Zwar stehen diese Fragen nicht im Mittel-
punkt der rasch um sich greifenden Kirchengesetzgebung. Aber sie dokumentieren,
daß Kirchenzucht und gute Polizei (o. II.2) nahtlos ineinander übergehen. Daneben
gibt es weitere gesellschaftliche Aufgabenbereiche von erheblicher Bedeutung, in de-
nen sich weltliche und kirchliche Interessen verzahnen, wie insbesondere im Schul-,
Armen- und Spitalwesen, das gleichfalls in den Kirchenordnungen neu geregelt wird.
Die katholischen Obrigkeiten haben später mit ähnlichen gesetzgeberischen Maßnah-
men eine zumindest vergleichbare weltlich-kirchliche Geschlossenheit ihrer Herr-
schaftsbereiche herzustellen versucht (u. § 20). Im frühneuzeitlichen Territorialstaat
setzt sich also die alte, ehemals das ganze Reich umfassende Glaubenseinheit fort.
Wenn nicht alles täuscht, hat erst dieser Sachverhalt den Staat wirklich legitimiert
und seine Stärke gegenüber den fortlebenden feudalen und genossenschaftlichen Tra-
ditionen begründet.



§ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

141

3. Kapitel. Reich und Territorien im Zeichen des Konfessionalismus
(1555–1648)

§ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

Quellen:Dt. Reichstagsakten, hrsg. v. der Hist. Kommission bei der Bayer. Akademie der Wiss., Reichs-
versammlungen 1556–1662, 1988–2010; V. H. Drecoll (Hrsg.), Der Passauer Vertrag (1552), 2000;
A. Laufs (Hrsg.), Die Reichskammergerichtsordnung v. 1555, 1976; Neue u. vollständige Sammlung
der Reichsabschiede (o. § 15) T. 3–4; W. Sellert (Hrsg.), Die Ordnungen des Reichshofrates
1550–1766, Halbbd. 1–2, 1980–1990; E. Walder, Religionsvergleiche des 16. Jh. (Quellen z. neueren
Gesch., H. 7–8), T. 1, 3. A. 1974; T. 2, 2. A. 1961; M. Weber (o. § 15); P. Oestmann, Gemeine Be-
scheide (§ 15).

Zeitgenössische Literatur: A. Gaill, Practicarum observationum, tam ad processum iudiciarium, praeser-
tim imperialis camerae, quam causarum decisiones pertinentium libri duo, 1578; J. Meichsner, Decisiones
diversarum causarum in camera imperiali iudicatarum, Vol. I–IV, 1603/06; J. Mynsinger von Frundeck, Sin-
gularium observationum imperii camerae centuriae VI, 1563).

Schrifttum:

Grundsätzliche Fragen: J. Leclerc, Gesch. der Religionsfreiheit, Bd. 1, 1965; E. W. Zeeden, Die Entste-
hung der Konfessionen, 1965; A. Schindling, Reichskirche u. Reformation, ZHF, Beih. 3 (1987) 81ff.;
W. Schulze, Concordia, Discordia, Tolerantia. Dt. Politik im konfessionellen Zeitalter, ZHF, Beih. 3
(1987) 43ff.; M. Heckel, Das Problem der Säkularisation in der Reformation, in: I. Crusius (Hrsg.), Zur
Säkularisation geistl. Institutionen im 16. u. im 18./19. Jh., 1996, 31ff.

Religionsfrieden: G. Pfeiffer, Der Augsburger Religionsfrieden u. die Reichsstädte, Zs. d. Hist. Ver. f.
Schwaben 61 (1955) 213ff.; H. Tüchle, Der Augsburger Religionsfriede. Neue Ordnung oder Kampfpause,
Zs. d. Hist. Ver. f. Schwaben 61 (1955) 323ff.; F. Dickmann,Das Problem der Gleichberechtigung der Kon-
fessionen im Reich im 16. u. 17. Jh., HZ 201 (1965), 265ff.; F. Dickmann, Friedensrecht u. Friedenssiche-
rung, 1971; G. Westphal, Der Kampf um die Freistellung auf den Reichstagen zwischen 1556–1576 (phil.
Diss. Marburg), 1975; E. Wolgast, Die Religionsfrage als Problem des Widerstandsrechts im 16. Jh. (SB d.
Heidelberger Akad. d.Wiss., Phil.-hist. Kl., 9. Abh.), 1980;M. Heckel,Der Verfassungsauftrag z. Wiederver-
einigung der Konfessionen im Reichskirchenrecht des Alten Reiches, ZRG (KA) 116 (1999) 387ff.;
A. Gotthard, Der Augsburger Religionsfrieden, 2004; D. Willoweit, Religionsrecht im Heiligen Röm. Reich
zwischen MA u. Aufklärung, in: A. Hoffmann/M. Johanns/A. Kranz/Ch. Trepesch/O. Zeidler (Hrsg.), Als Frie-
den möglich war. 450 Jahre Augsburger Religionsfrieden, S. 35ff., 2005.

Rechtsdenken: M. Heckel, Autonomia u. Pacis Compositio. Der Augsburger Religionsfriede in der Deu-
tung der Gegenreformation, ZRG (KA) 45 (1959) 141ff.;M. Heckel, Staat u. Kirche nach den Lehren der
evangel. Juristen Dtlds. in der ersten Hälfte des 17. Jh., 1968;M. Frisch, Zur Rechtsnatur des Augsburger
Religionsfriedens. Ein Gutachten aus der Zeit des Dreißigjährigen Krieges, ZRG (KA) 79 (1993) 448ff.;
M. Schmoeckel, Das Recht der Reformation, 2013; R. v. Friedeburg/M. Schmoeckel (Hrsg.), Recht, Konfes-
sion u. Verfassung im 17. Jh., west- und mitteleurop. Entwicklungen, 2015; M. Heckel, Martin Luthers
Reformation u. das Recht (o. § 15).

Reichskammergericht und Reichshofrat: H. Rabe, Der Augsburger Religionsfriede u. das Reichskam-
mergericht 1555–1600, FS E. W. Zeeden, 1976, 260ff.; D. Kratsch, Justiz – Religion – Politik. Das
Reichskammergericht u. die Klosterprozesse im ausgehenden sechzehnten Jh., 1990;M. Heckel, Die Reli-
gionsprozesse des Reichskammergerichts im konfessionell gespaltenen Reichskirchenrecht, ZRG (KA) 77
(1991) 283ff.; B. Ruthmann, Die Religionsprozesse am Reichskammergericht (1555–1648), 1996;
S. Jahns, Reichskammergericht (o. § 15); S. Ehrenpreis, Kaiserl. Gerichtsbarkeit u. Konfessionskonflikt.
Der Reichshofrat unter Rudolf II. 1576–1616, 2006; Schildt, Zuständigkeit (o. § 15); S. Ullmann, Gesch.
auf der langen Bank. Die Kommission des Reichhofrats unter Ks. Maximilian II. (1564–1576), 2006;
W. Friedrich, Territorialfürst u. Rechtsjustiz. Recht u. Politik im Kontext der hess. Reformprozesse am
Reichskammergericht, 2008.

Reichsverfassung: W. Schulze, Reichstage u. Reichssteuern im späten 16. Jh., ZHF 2 (1975) 43ff.;
H. Duchhardt, Protestant. Kaisertum u. Altes Reich, 1977; W. Schulze, Reich u. Türkengefahr im späten



§ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

142

16. Jh., 1978; G. Kleinheyer, Die Abdankung des Ks., in: G. Köbler (Hrsg.), Wege europ. Rechtsgesch.
K. Kroeschell z. 60. Geb., 1987, 124ff.;M. Lanzinner, Friedenssicherung u. polit. Einheit des Reiches un-
ter Ks. Maximilian II. (1564–1576), 1993; A. Luttenberger, Kurfürsten, Ks. u. Reich. Polit. Führung
u. Friedenssicherung unter Ferdinand I. u. Maximilian II., 1994; H. Neuhaus, Von Karl V. zu
Ferdinand I. Herrschaftsübergang im Heiligen Röm. Reich 1555–1558, in: Recht u. Reich im Zeitalter
der Reformation, FS Horst Rabe, 1996, 417ff.; P. C. Hartmann (Hrsg.), Kurmainz (o. § 15); H. Neuhaus,
Von Reichstag(en) z. Reichstag. Reichsständ. Beratungsformen v. der Mitte des 16. bis z. Mitte des 17. Jh.,
in: H. Duchardt u. M. Schnettger (Hrsg.), Reichsständ. Libertät u. habsburg. Kaisertum, 1999, 135ff.;
J. Leeb, Der Magdeburger Sessionsstreit v. 1582: Voraussetzungen, Problematik u. Konsequenzen für
Reichstag u. Reichkammergericht, 2000; Th. Nicklas, Reichskreis (o. § 15); M. Lanzinner/A. Strohmeyer,
Der Reichstag (o. § 15); Ott, Präzedenz (o. § 15); B. Stolberg-Rillinger, Des Ks. alte Kleider, 2009;
A. Ernst/A. Schindling (Hrsg.), Union u. Liga 1608/09, 2010.

I. Der Passauer Vertrag von 1552

1 Der Religionsfrieden des Augsburger Reichstages von 1555 gehört zu den folgen-
schwersten Ereignissen der neuzeitlichen Reichsverfassungsgeschichte, da er wesent-
liche Voraussetzungen schuf für die allgemeine Anerkennung der evangelischen – seit
1530: „Augsburgischen“ – Konfession als einer im Reiche zugelassenen christlichen Re-
ligion. Diese Bedeutung sollte dem Augsburger Religionsfrieden erst allmählich zu-
wachsen. Der Passauer Vertrag von 1552 (Hofmann Nr. 16), welcher den bewaffneten
Konflikt zwischen den „Kriegsfürsten“ und dem Kaiser beendete (o. § 15 III.2) und
den Weg nach Augsburg ebnete, verfolgte noch ein anderes Ziel. Es war in erster Linie
ins Auge gefaßt, „dem Zwyspalt der Religion abzuhelffen, und dieselbe zu Christlicher
Vergleichung zu bringen“ (§ 6 P. V.). Bis dahin sollten die streitenden Parteien Frieden
halten und dies im besonderen auch in Sachen Religion. Die im Passauer Vertrag dazu
enthaltenen Formulierungen verraten in ihrer noch weniger geglätteten Form besser
als der Religionsfrieden selbst, mit welchen durchaus unterschiedlichen Problemen
die Beteiligten zu tun hatten. Der Kaiser und die katholischen Fürsten versprechen,
„keinen Stand der Augspurg. Confession verwandt, der Religion halben mit der That, ge-
waltiger Weiß oder in andere Weg, wider sein Conscientz und Willen tringen, oder derhal-
ben überziehen, beschädigen, durch Mandat oder einiger anderer Gestalt beschweren oder
verachten, sondern bey solcher seiner Religion und Glauben ruhiglich und friedlich bleiben
lassen“ (§ 8 P. V.). Der Schutz der Gewissensfreiheit lutherischer Reichsstände, die
durch kaiserliche Religionsmandate bedrängt werden könnten, ist das Ziel dieser Ab-
rede. Demgegenüber haben die Vertragschließenden den Schutz der altgläubigen
Reichsstände ganz anders ausformuliert. Die Augsburgischen Konfessionsverwandten
sollen diese, „so der alten Religion anhängig, Geistlich und Weltlich gleicher Gestalt ihrer
Religion, Kirchen-Gebräuch, Ordnung und Ceremonien, auch ihrer Haab, Gütern, lie-
gend und fahrend, Landen, Leuten, Rengen, Zinsen, Gülten, Ober- und Gerechtigkeiten
halber unbeschwert, und sie derselben friedlich und ruhiglich gebrauchen und geniessen
(lassen) .. . bey Vermeidung der Pön in jüngst erneuertem Land-Frieden ...“ (§ 9 P. V.).
Die Situation der Katholiken weicht von jener der Protestanten wesentlich ab. Sie ha-
ben keine kaiserlichen Mandate zu befürchten, wohl aber den Verlust ihres Kultus und
ihrer Güter, die beide den Regeln des Landfriedensschutzes unterstellt werden. Schutz
des obrigkeitlichen Gewissens einerseits, Schutz des Besitzstandes andererseits. Die
schon hier zutage tretende Unvergleichbarkeit der religionspolitischen Ziele belastete
auch die Verhandlungen und den Frieden von Augsburg und später seine Auslegung
und Anwendung. Den Schlüssel zur Lösung der leicht absehbaren Streitigkeiten sollte
das Reichskammergericht erhalten, von welchem Beisitzer Augsburgischer Konfession



II. Der Augsburger Reichstag von 1555

143

nicht länger ausgeschlossen bleiben durften (§ 12 P. V.). Die Justizialisierung des Reli-
gionskonflikts schien der selbstverständlich gegebene Weg, den Konflikt zu domesti-
zieren.

II. Der Augsburger Reichstag von 1555

1. Die Regelungen des Reichsabschieds

2Der Augsburger Reichstag von 1555 mußte die „christliche Vergleichung“ der Re-
ligion hinausschieben und sich darauf konzentrieren, die vorläufige Friedensregelung
des Passauer Vertrages auszubauen. Denn sofern „in währender Spaltung der Religion
ein ergäntzte Tractation und Handlung des Friedens, in beeden der Religion, prophan
und weltlichen Sachen nicht fürgenommen wird“, kann es keine Sicherheit für Reichs-
stände und Untertanen geben (§ 13 A. R.). Diese Erkenntnis enthält gewiß den wich-
tigsten Grundgedanken der Regelungen des Augsburger Reichsabschieds von 1555
(Hofmann Nr. 17). König Ferdinand und die Reichsstände hatten sich entschlossen,
das altbekannte Landfriedensrecht auf die strittigen Religionsangelegenheiten zu er-
strecken. Das weltliche Recht stellte daher eine offene Rahmenordnung bereit, die die
Existenz beider Religionsparteien im Reich sicherte, deren Handlungsspielräume aber
zugleich begrenzte und dadurch eine Zusammenarbeit erlaubte. Ein säkulares und
theologisch indifferentes Religionsrecht wirkt daher bis heute einerseits als „Schran-
kenrecht der weltlichen Gewalt“ und andererseits als „Freiheitsrecht zur Sicherung der Re-
ligionsausübung“ (Martin Heckel). Kaiser Karl V. selbst gab Vollmacht, wollte jedoch
persönlich an dem Geschäft nicht beteiligt sein. Die Wahrheitsfrage schien zugunsten
der äußeren Friedenssicherung im Sinne säkularer Staatlichkeit zurückgestellt. Diese
sich geradezu aufdrängende Interpretation des Religionsfriedens ist rückblickend nicht
ohne Sinn. Den Zeitgenossen jedoch stellte sich diese Alternative so prinzipiell noch
nicht.

3Die aus dem Passauer Vertrag (o. I) übernommenen Schutzklauseln für die beiden
Religionsparteien hat der Religionsfrieden insofern einander angenähert, als nun auch
die Kirchengebräuche und Kirchengüter der Augsburgischen Konfessionsverwandten
in die Friedensregelung einbezogen werden – die Calvinisten waren noch ausgeschlos-
sen (§ 17 A. R.). Es blieb jedoch dabei, daß Schutz nur die Reichsstände genießen,
denen damit stillschweigend das Recht zugebilligt wird, die Religion ihrer Untertanen
zu bestimmen (§§ 15u. 16 A. R.). „Cuius regio, eius religio“ („Wessen das Land, dessen
die Religion“) hat man später, um die Wende zum 17. Jahrhundert, diesen Grundsatz
genannt. Das Schlagwort selbst findet sich im Text des Reichsabschieds ebensowenig
wie der spätere Begriff des ius reformandi. Aber in der Sache war den Verhandelnden
wohl bewußt, was sie vereinbarten. Die Bestimmungen über das Recht der reichsstän-
dischen Obrigkeiten, die kirchlichen Angelegenheiten ihrer Territorien zu ordnen und
die Religion ihrer Untertanen festzulegen, schlossen die Möglichkeit eines Religions-
wechsels der Landesherren ein.

4Die Untertanen kommen dagegen eher am Rande vor. Keine fremde Obrigkeit soll sie
zu ihrer Religion „dringen“ (§ 23 A. R.). Können sich die Untertanen mit der Reli-
gionsentscheidung ihres Landesherren nicht einverstanden erklären, dann dürfen sie
das Territorium nach Verkauf von Hab und Gut verlassen. Dieses Abzugs- oder Emigra-
tionsrecht musste in einer Welt, der die Idee der Toleranz noch fremd war, als ein Ma-
ximum individueller Freiheit gelten. Der gemeine Mann hat aber oft lieber seine Re-



§ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

144

ligion gewechselt und sich in eine gewisse Indifferenz geflüchtet, statt das ungewisse
Schicksal der Auswanderung auf sich zu nehmen.

5 Um den Friedensschluß überhaupt zu ermöglichen, haben scharfsinnige Juristen bei-
der Seiten Regelungen getroffen und Formulierungen gefunden, die verschieden aus-
gelegt werden konnten und den Landesherren wie auch dem Kaiser schon bald erheb-
liche Probleme bereiten sollten. Die Protestanten versprachen die Respektierung der
Güter und Gebräuche altgläubiger Reichsstände, nicht aber ausdrücklich auch des
mittelbaren, also ihrer Obrigkeit unterworfenen Kirchengutes. An anderer Stelle je-
doch erkannte der Vertragstext die schon in lutherischem Sinne erfolgten Umwid-
mungen solcher mittelbarer Güter an. Hieß das nicht, nur die bis dahin von lutheri-
schen Obrigkeiten durchgeführten Maßnahmen seien zu respektieren? Und ergab
sich daraus nicht im Umkehrschluß glasklar das Verbot, in Zukunft weitere Güter ein-
zuziehen? Noch komplizierter verhielt es sich mit dem „geistlichen Vorbehalt“ (reserva-
tum ecclesiasticum). Der Kaiser bestand darauf, daß Inhaber geistlicher Ämter diese
aufzugeben haben, wenn sie zum Luthertum überwechselten. Domkapitel oder sons-
tige Inhaber des Stellenbesetzungsrechts sind dagegen befugt, einen altgläubigen
Nachfolger zu wählen (§ 18 A. R.). Die Möglichkeit, daß auch die wahlberechtigten
Domherren Protestanten sein könnten, überging die kaiserliche Partei mit Schweigen.
Die Vorschrift hatte zum Ziel, die Katholizität der Reichskirche und ihrer Untertanen,
also wesentlicher Teile des Reiches, zu erhalten. Darüber hinaus schränkte sie auch das
Reformationsrecht nichtkatholischer Obrigkeiten ein, da der Wortlaut auch landsäs-
sige geistliche Institutionen erfasste. Die Ablehnung dieser Regelung durch die Protes-
tanten war allen Beteiligten bewusst, aber Teil der Vereinbarung!

6 Die Linie der kaiserlichen Politik, die noch vorhandenen katholischen Amts- und Be-
sitzpositionen zu bewahren, bestätigt auch das Gebot an die reichsstädtischen Obrig-
keiten, beiden Religionen, wo diese bisher in Übung gewesen, nebeneinander Platz zu
gewähren (§ 27 A. R.). Auch die im Augsburger Reichsabschied von der weltlichen
Gewalt einseitig angeordnete Suspension der geistlichen Jurisdiktion im Bereich des
lutherischen Kirchenwesens soll nur soweit gelten, wie die Augsburgische Konfession
wirklich reicht (§ 20 A. R.). Sollte es bei getrennten Bekenntnissen bleiben, ist der Re-
ligionsfrieden „stät, fest und unverbrüchlich“ zu halten (§ 25 A. R.).

2. Politische Ziele und Rechtsvorstellungen der Religionsparteien

7 Das komplizierte Gefüge des Religionsfriedens ist nur zu verstehen, wenn die unver-
gleichbaren politischen Ziele und weit divergierenden Rechtsvorstellungen der ver-
handelnden Parteien bedacht werden. Beide Seiten maßen dem Verhandlungsergebnis
nur vorübergehende Bedeutung zu. Die Protestanten rechneten mit der allgemeinen
Durchsetzung ihres Bekenntnisses, war doch eine katholische Alternative von gleicher
Überzeugungskraft und Expansionsfähigkeit noch nicht in Sicht. Daher setzten sich
die protestantischen Reichsstände in Augsburg – vergeblich – für eine allgemeine
„Freistellung“ der Untertanen ein. Jeder sollte das Recht haben, sein Bekenntnis frei zu
wählen – womit sich der endgültige Erfolg der Reformation von selbst einstellen
würde. An eine Gegenseitigkeit dieses Rechts auch zugunsten des altkirchlichen Glau-
bens war nicht gedacht. Dringlicher, jedoch ebenso vergeblich, forderten die protes-
tantischen Reichsstände die Freistellung der geistlichen Fürsten sowie der Dom- und
Stiftskapitulare. Als religiöse Erneuerungsbewegung konnte und wollte die Refor-
mation gerade die kirchlichen Institutionen nicht aussparen. Sie im evangelischen



II. Der Augsburger Reichstag von 1555

145

Sinne erneuern zu dürfen, erschien auch als ein Gebot der Gleichwertigkeit des Augs-
burgischen Bekenntnisses, ja der persönlichen Ehre. Die Reformation der geistlichen
Territorien hätte angesichts ihrer großen Ausdehnung und nicht zuletzt wegen des Kö-
nigswahlrechts der drei rheinischen Erzbischöfe und Kurfürsten den evangelischen
Charakter des Reiches besiegelt.

8Der harte katholische Widerstand gegen die Freistellung der geistlichen Fürsten und die
daraus folgende Aufnahme des Geistlichen Vorbehalts in den Reichsabschied ist daher
konfessionspolitisch leicht erklärbar. Der König und die katholischen Reichsstände
schlossen den Frieden nur, um die weitere Ausbreitung des Augsburgischen Bekenntnis-
ses zu verhindern. Und doch handelt es sich nicht nur um leicht durchschaubare Taktik.
Die Katholiken dachten bei der Vereinbarung eines Landfriedens auch in Religions-
sachen im Rahmen des überkommenen Rechts. Der Landfrieden gewährte seit altersher
Schutz vor eigenmächtigen Veränderungen der Rechtslage, etwa vor der Beschlagnahme
von Gütern und im besonderen auch vor Störungen des kirchlichen Lebens. Das Land-
friedensrecht versprach den Katholiken Bestandsschutz. Es vertrug sich nicht mit der
Aufhebung von Klöstern und Stiftern gegen den Willen ihrer geistlichen Repräsentan-
ten. Der Landfriedensgedanke versagte jedoch, wenn solche geistlichen Einrichtungen
oder gar ganze Bistümer durch freie Entscheidung ihrer Vorsteher und Bischöfe die
Augsburgische Konfession annahmen. Die auf diese Weise drohenden Verluste altkirch-
licher Ämter und Güter sollte der Geistliche Vorbehalt verhindern. Er setzt dort ein, wo
das Landfriedensrecht der katholischen Sache nicht weiterhilft. Der Kaiser hielt sich als
Vogt der Kirche, „krafft ... Röm. Kays. Majest. uns gegebenen Vollmacht und Heimstellung“
für befugt, eine solche Maßnahme zu treffen. Die katholische Religionspartei hatte also
insgesamt den strategischen Vorteil der gegebenen Rechtslage für sich. Dagegen setzten
die Protestanten den Willen zu einer allgemeinen, durch den Religionsfrieden nur zeit-
weilig aufgeschobenen Veränderung der kirchlichen Verhältnisse, die auch das Recht in
neuem Lichte erscheinen lassen würde. Daher ist das berühmte Prinzip des „cuius regio
...“ (o. II.1) in den Augsburger Verhandlungen ein Anliegen der Katholiken: „Ubi unus
dominus, ibi una sit religio“ („Wo ein Herr, dort sei eine Religion“). Der aus mittelalter-
lichem Denken herzuleitende Grundsatz markiert also ursprünglich eine Verteidigungs-
position, wiewohl er auch lutherischen Obrigkeiten als praktische Maxime diente. Der
verständigungswillige König Ferdinand hat daher einen wesentlichen Punkt nur ins-
geheim, also nicht im Vertragswerk selbst versprochen: In den geistlichen Fürstentü-
mern, die der Geistliche Vorbehalt auf den katholischen Glauben verpflichtet hatte,
sollte das Augsburgische Bekenntnis landsässiger Ritter und Städte Schutz genießen (De-
claratio Ferdinandea).

9Der Augsburger Religionsfrieden ist ein erstaunliches Dokument, wenn man bedenkt,
daß Protestanten und Katholiken ganz Verschiedenes im Sinne hatten – die einen
evangelische Freiheit für alle, die anderen Eindämmung der Ketzerei. Nichts wünsch-
ten die direkt Beteiligten daher weniger als die Gleichheit („Parität“) der Konfessio-
nen. Gewollt war ein vorläufiger, notfalls auch endgültiger „Friedstand“, den die Ka-
tholiken als Duldung der Augsburgischen Konfession neben der fortbestehenden
Reichskirche, die Protestanten aber als reichsrechtliche Anerkennung und damit
Gleichberechtigung ihres Kirchenwesens verstehen konnten. Als sich in den kommen-
den Jahrzehnten zeigte, daß ein größeres Maß an Einigkeit nicht mehr zu erzielen war,
gewann die protestantische Lesart an Gewicht und der Augsburger Religionsfrieden
den Charakter eines Reichsgrundgesetzes, das ein Nebeneinander mehrerer Konfessio-



§ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

146

nen im Reich ausdrücklich zuließ. Über den genauen Inhalt dieses Gesetzes aber
konnte man sich schon bald nicht mehr einigen (u. III.3). Festhalten lässt sich jedoch,
dass der Augsburger Religionsfrieden die Rechtsordnung des Reichs tiefgehend ver-
ändert hat und zur Entstehung eines paritätischen, säkularen und theologisch indiffe-
renten Reichskirchenrechts, zur Emanzipation des weltlichen Rechts vom Kirchen-
recht und zur Stärkung der ständischen Prägung des Reichs führte (Martin Heckel).
So stellte das weltliche Recht eine offene Rahmenordnung bereit, die die Existenz bei-
der Religionsparteien im Reich sicherte, deren Handlungsspielräume aber zugleich be-
grenzte und dadurch eine Zusammenarbeit erlaubte.

III. Die Reichsverfassung im konfessionellen Zeitalter

1. Verfassungspolitik unter dem Einfluß des Religionsfriedens

10 Sogleich nach der Verkündung des Religionsfriedens dankte der Kaiser ab. Das war ein
Novum in der Reichsgeschichte, der Singularität des Anlasses würdig. Karl V. begriff
das Kaisertum im mittelalterlichen Sinn als Garanten des einen, wahren Glaubens
und mochte die sich jetzt notwendigerweise vollziehende Säkularisierung des höchsten
weltlichen Amtes nicht mittragen. Die Verfassungspolitik im Zeichen des Religions-
friedens setzt denn auch zunächst die in Passau und Augsburg begonnene Linie fort.
Ferdinand I. sucht zwar weiterhin die Glaubenseinheit wiederherzustellen. Aber er
verzichtet auf monarchische Kraftakte, mit denen sein Bruder gescheitert war (o.
§ 15 III.2). Der erste Reichstag nach Augsburg, schon 1556/57 in Regensburg veran-
staltet, stellt in über 30 Artikeln präzise Verfahrensregeln für ein Religionskolloquium
auf, von dem allein noch ein „Religionsvergleich“ erwartet wird. Dieser letzte Anlauf
zu einer theologischen Bereinigung des Problems scheitert 1557 in Worms, weil jetzt
auch innerhalb der protestantischen Partei der Streit um die wahre Glaubenslehre auf-
bricht und die Katholiken eben deshalb auf dem einheitlichen kirchlichen Lehramt
beharren. Jene Generation, die den Augsburger Religionsfrieden getragen hatte, ist
aber weiterhin um Mäßigung des Konfessionsgegensatzes bemüht. Als König Ferdi-
nand I. 1558 zum Kaiser gewählt worden war, beeindruckte ihn weder die päpstliche
Kritik wegen der Beteiligung von Ketzern am Wahlakt, noch reagierte er in richtiger
Einschätzung der nun gegebenen Situation auf ein Angebot des Papstes Paul IV., ihn
zum Kaiser zu krönen. Auf dem nächsten Reichstag zu Augsburg 1559 legen zwar die
evangelischen Reichsstände einen ausführlichen Beschwerdekatalog („Gravamina“)
vor, in welchem nicht nur der als Makel empfundene Geistliche Vorbehalt, sondern
auch die Widerspenstigkeit der landsässigen Geistlichkeit gegenüber den Reforma-
tionsbemühungen der Obrigkeit beklagt wird. Aber diese Schrift, der die Katholiken
prompt ein ähnliches Papier entgegensetzen, geht noch davon aus, Verstöße gegen
den Religionsfrieden seien zu beheben. Entsprechend sachlich reagiert der Kaiser: Im
Zweifel solle das Reichskammergericht nach „den gemeinen geschriebenen Rechten, auch
aller natürlichen Ehrbarkeit, Billigkeit und menschlicher Vernunft gemäß“ entscheiden.
Wenn Ferdinand I. auf das gemeine Recht hinwies, dann ganz im Einklang mit der
bekannten Formel aus der Reichskammergerichtsordnung von 1495. Man verstand
darunter das römische Recht, wie es von der mittelalterlichen Jurisprudenz an die jetzt
gegebenen Lebensverhältnisse angepasst worden war. Auch die evangelischen Reichs-
glieder wollten diesen gemeinsamen Rechtsboden nicht verlassen, bot dieser doch
nach dem Scheitern des theologischen Disputes die einzige Möglichkeit, die neue Kir-
che zu sichern. Kaiser Maximilian II. (1564–1576) hielt an dieser Politik seines Vor-


