D he Verf n hich

Willoweit / Schlinker / Wittreck

8. Auflage 2019
ISBN 978-3-406-72635-4
C.H.BECK

schnell und portofrei erhaltlich bei

beck-shop.de

Die Online-Fachbuchhandlung beck-shop.de steht fiir Kompetenz aus Tradition.
Sie grundet auf Gber 250 Jahre juristische Fachbuch-Erfahrung durch die Verlage
C.H.BECK und Franz Vahlen.

beck-shop.de hélt Fachinformationen in allen gangigen Medienformaten bereit:
Uber 12 Millionen Blicher, eBooks, Loseblattwerke, Zeitschriften, DVDs, Online-
Datenbanken und Seminare. Besonders geschatzt wird beck-shop.de fir sein
umfassendes Spezialsortiment im Bereich Recht, Steuern und Wirtschaft mit rund
700.000 lieferbaren Fachbuchtiteln.


https://www.beck-shop.de/willoweit-schlinker-wittreck-deutsche-verfassungsgeschichte/product/24100195?utm_source=pdf&utm_medium=clickthru_lp&utm_campaign=pdf_24100195&em_src=cp&em_cmp=pdf/24100195
https://www.beck-shop.de/?utm_source=pdf&utm_medium=clickthru_lp&utm_campaign=pdf_24100195&em_src=cp&em_cmp=pdf/24100195

111, Sozialethisch motivierte Kompetenzerweiterungen

durch das Bestreben, das differenzierte soziale Gefiige der Standesordnung zu erhalten,
eng umgrenzt. In einer Welt, welche jedem Mitglied der Gesellschaft von Geburt an
einen festen Platz zuwies, war es weniger schwierig als heute zu bestimmen, was unter
yguter Politik“ zu verstehen ist.

Noch etwas anderes ist zu bedenken. Die allgemeine Verbreitung der Landes- und Poli-
zeiordnungen fillt in jene Zeit, welcher unter erheblichen Anstrengungen die Durchset-
zung eines dauerhaften Landfriedens gelang (o. § 15 I1.2). Er wurde im 16. Jahrhundert
in Einzelfillen allerdings noch oft genug verletzt. Dem mit Geboten vorzubeugen, liegt
nahe. Zwischen der ordnenden Gesetzgebungstitigkeit des Obrigkeitsstaates und der
Politik der Landfriedenssicherung scheint ein engerer Zusammenhang zu bestehen, als
dies bisher bewuf3t geworden ist. Ausdriicklich thematisiert ist diese Frage in der bayeri-
schen Landesordnung von 1553. Aber auch dort, wo nur Fluchen und Scheltworte ver-
boten werden, liegt wohl der den Zeitgenossen selbstverstindliche Gedanke zugrunde,
damit auch die Ursachen der Friedensstorungen zu bekimpfen.

lll. Sozialethisch motivierte Kompetenzerweiterungen
1. Das vor- und nachreformatorische Kirchenregiment

Es mag erstaunen, wenn das vor- und nachreformatorische Kirchenregiment hier als
Baustein des Gesetzgebungsstaates erscheint. Indessen hat der durch die Kirchenherr-
schaft deutscher Landesherren gegebene Machtgewinniam Ende vor allem zur Kon-
sequenz, daf§ der weltliche Gesetzgeber nun dort titig werden durfte, wo das verhal-
tenssteuernde Gebot — von einer hochsten moralischen Autoritit getragen — seit jeher
zu Hause war. Schon/im 14. Jahrhundert ist ein engagiertes Interesse deutscher Fiirs-
ten an kirchlichen 'Angelegenheiten, am Vermégen sowohl wie am geistlichen Leben,
nicht mehr zu iibersehen. Im 15. Jahrhundert schreitet diese Entwicklung weiter fort,
weil das Papsttum nach dem Konstanzer Konzil unterder Bedrohung'des Konziliaris-
mus seine frithere'maximalistische Politik in. dem besonders sensiblen Bereich der Am-
terbesetzung aufgeben mufl. Erstmals kam es jetzt dariiber zu Vereinbarungen zwi-
schen weltlichen Herrschern und dem Papsttum. Das 1448 von Kaiser Friedrich III.
»pro ipsa natione Alamanica“abgeschlossene ,, Wiener Konkordat” gewihtleistete trotz
zahlreicher — wenig praktisch werdender — Eingriffsmaglichkeiten des Papstes die
Wahl der Bischofe durch die Domkapitel und teilte die Ernennung der Dom- und
Stiftherren zwischen dem Kirchenoberhaupt und den weltlichen Herren oder sonsti-
gen Berechtigten auf: diese nahmen das Recht in den nach der Zihlung im Jahreslauf
»geraden® Monaten, der Papst in den ,,ungeraden® wahr. Die kirchlichen Institutionen
werden weitgehend in das politische System der Territorialstaaten integriert. Der Lan-
desherr setzt aufgrund von Patronatsrechten und Privilegien Pfarrer und oft auch Ka-
noniker ein, besteuert den Klerus, beaufsichtigt und reformiert Kloster. Weltliche Ge-
richte verfolgen Friedbruchdelikte von Klerikern und ziehen Zehnt- und Ehesachen
an sich. Bereits im Verlauf des 15. Jahrhunderts haben eine Reihe von Fiirsten Kon-
troll- und Mitwirkungsrechte tiber kirchliche Institutionen erhalten, etwa das Recht
auf Ernennungen fiir Kanonikate oder Bistiimer, die Kontrolle der kirchlichen Hierar-
chie durch den recursus ab abusu und die Appellation gegen kirchliche Entscheidungen
an die weltlichen Gerichte. Die Vogteirechte in fiirstlichen Hinden dienen nicht nur
dem Schutz der kirchlichen Einrichtungen, sondern gelten zugleich auch als Rechesti-
tel fiir Eingriffe in das Kirchengut. Diese aktive Kirchenpolitik aller bedeutenden welt-
lichen Fiirsten ist nicht zuletzt darauf zuriickzufiihren, daf§ jedenfalls im Rechtsleben

139



10

11

§ 18. Wandlungen der Rechtsordnung: Die Entstehung des Gesetz- gebungsstaates

des Alltags eine Trennung von weltlichen und geistlichen Sachen nicht durchfiihrbar
war. So erregte nicht nur der kirchliche Besitz das Interesse der Fiirstenhofe, sondern
auch der Verfall der kirchlichen Disziplin und die ,,Unmoral“ der Untertanen, welche
sich in handfesten sozialen Spannungen duflerte. Daher greifen schon im 15. Jahrhun-
dert weltliche Herren ordnend in Kultus und Seelsorge ein. Auch und vor allem in den
Reichsstidten hat der Rat vielfach bereits vor der Reformation Einfluss auf die Beset-
zung der Stadtpfarrkirchen gewonnen und das kirchliche Vermagen in der Stadt unter
die Kontrolle stidtischer Amtstriger gebracht. Frommigkeit und Sittichkeit der Un-
tertanen fallen wie selbstverstindlich unter die Kompetenz des Obrigkeitsstaates, wiih-
rend die Bischéfe erstaunlich passiv bleiben und an theologischen Fragen hiufig kein
Interesse zeigen.

Als der Speyerer Reichsabschied von 1526 die Religionsfrage in die Verantwortung der
Landesherren stellte (0. § 15 II1.2), segnete er nur ab, was bis dahin ohnehin in groffem
Umfang praktiziert worden war. Der Religionsstreit vertiefte freilich diese Zustindig-
keit. Die Einheit von Religion und politischer Ordnung gewann zunichst in den luthe-
rischen Territorien eine neue Qualitit, weil sich dort der Landesherr nun auch zum
Hiiter der Glaubenswahrheit berufen fiihlte — tibrigens durchaus im Widerspruch zu
den Vorstellungen Luthers. Den katholischen Herrschern war die Inanspruchnahme
einer solchen Kompetenz zwar verwehrt. Aber die unldsbare Verbindung von Religion
und Politik, die Verbindlichkeit des christlichen Glaubens fiir jede gesellschaftliche
Sinngebung — diese Maximen galten fiir jeden Territorialherrn im Reiche.

2. Die reformatorischen Kirchenordnungen

Das Kirchenregiment (0. 1) und die zunchmende Gesetzgebungstitigkeit (0. II) der
Landesherren erginzten einander in iiberzeugender Weise. Aus der Verantwortung
fiir das Kirchenwesen und einem Gesetzgebungsrecht; das den Untertanen primir
Verhaltensregeln auferlegte, gingen seic den zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts die
reformatorischen Kirchenordnungen hervor. Sie treffen Bestimmungen iiber Gottes-
dienst und Sakramente, kirchliche Amter und Visitation, beschrinken sich jedoch
nicht auf den innerkirchlichen Raum. Am handgreiflichsten ist die Einheit von Kirche
und Welt an den Vorschriften iiber den Besuch von Predigt und Gottesdienst abzule-
sen, der zu den Untertanenpflichten gehért. Daher ist es nur folgerichtig, wenn die
Kirchenordnungen unsittlichem Lebenswandel zu begegnen versuchen und Laster
wie Vollerei und Zecherei, Spiel und Mii$iggang, Hurerei und Ehebruch, Gottesliste-
rung und Ungehorsam der Kinder geifleln. Zwar stehen diese Fragen nicht im Mittel-
punke der rasch um sich greifenden Kirchengesetzgebung. Aber sie dokumentieren,
dafl Kirchenzucht und gute Polizei (o. I1.2) nahtos ineinander iibergehen. Daneben
gibt es weitere gesellschaftliche Aufgabenbereiche von erheblicher Bedeutung, in de-
nen sich weltliche und kirchliche Interessen verzahnen, wie insbesondere im Schul-,
Armen- und Spitalwesen, das gleichfalls in den Kirchenordnungen neu geregelt wird.
Die katholischen Obrigkeiten haben spiter mit dhnlichen gesetzgeberischen Mafinah-
men eine zumindest vergleichbare weldich-kirchliche Geschlossenheit ihrer Herr-
schaftsbereiche herzustellen versucht (u. § 20). Im frithneuzeitlichen Territorialstaat
setzt sich also die alte, ehemals das ganze Reich umfassende Glaubenseinheit fort.
Wenn nicht alles tduscht, hat erst dieser Sachverhalt den Staat wirklich legitimiert
und seine Stirke gegeniiber den fortlebenden feudalen und genossenschaftlichen Tra-
ditionen begriindet.

140



§ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

3. Kapitel. Reich und Territorien im Zeichen des Konfessionalismus
(1555-1648)

§19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

Quellen: Drt. Reichstagsakten, hrsg. v. der Hist. Kommission bei der Bayer. Akademie der Wiss., Reichs-
versammlungen 15561662, 1988-2010; V. H. Drecoll (Hrsg.), Der Passauer Vertrag (1552), 2000;
A. Laufs (Hrsg.), Die Reichskammergerichtsordnung v. 1555, 1976; Neue u. vollstindige Sammlung
der Reichsabschiede (0. §15) T. 3—-4; W Sellert (Hrsg.), Die Ordnungen des Reichshofrates
1550-1766, Halbbd. 1-2, 1980—1990; E. Walder, Religionsvergleiche des 16. Jh. (Quellen z. neueren
Gesch., H. 7-8), T. 1, 3. A. 1974; T. 2, 2. A. 1961; M. Weber (0. § 15); P Oestmann, Gemeine Be-
scheide (§ 15).

Zeitgendssische Literatur: A. Guill, Practicarum observationum, tam ad processum iudiciarium, praeser-
tim imperialis camerae, quam causarum decisiones pertinentium libri duo, 1578; J. Meichsner, Decisiones
diversarum causarum in camera imperiali iudicatarum, Vol. I-IV; 1603/06; J. Mynsinger von Frundeck, Sin-
gularium observationum imperii camerae centuriae VI, 1563).

Schrifttum:

Grundsitzliche Fragen: /. Leclerc, Gesch. der Religionsfreiheit, Bd. 1, 1965; E. W, Zeeden, Die Entste-
hung der Konfessionen, 1965; A. Schindling, Reichskirche u. Reformation, ZHE Beih. 3 (1987) 81ff;
W, Schulze, Concordia, Discordia, Tolerantia. Dt. Politik im konfessionellen Zeitalter, ZHE Beih. 3
(1987) 43ff.; M. Heckel, Das Problem der Sikularisation in der Reformation, in: I. Crusius (Hrsg.), Zur
Sikularisation geistl. Institutionen im 16. u. im 18./19.Jh., 1996, 31ff.

Religionsfrieden: G. Pfeiffer, Der Augsburger Religionsfrieden u. die Reichsstidte, Zs.d. Hist. Ver. f.
Schwaben 61 (1955) 213ff.; H. Tiichle, Der Augsburger Religionsfriede. Neue Ordnung oder Kampfpause,
Zs. d. Hist. Ver. f. Schwaben 61 (1955) 3231t.; £ Dickmann, Das Problem der Gleichberechtigung der Kon-
fessionen im Reich im 16. u. 17.Jh., HZ 201 (1965), 265ft.; E. Dickmann, Friedensrecht u. Friedenssiche-
rung, 1971; G. Westphal, Der Kampf um die Freistellung auf den Reichstagen zwischen 1556-1576 (phil.
Diss. Marburg), 1975; E. Walgast, Die Religionsfrage als Problem des Widerstandsrechts im 16. Jh. (SB d.
Heidelberger Akad. d. Wiss., Phil.~hist. Kl:-9./Abh.), 1980;-M. Heckel, Der Verfassungsauftrag z. Wiederver-
einigung der Konfessionen im Reichskirchenrecht des ‘Alten Reiches,” ZRG(KA) 116 (1999) 387ff;
A. Gotthard, Der Augsburger Religionsfrieden, 2004; D. Willoweit, Religionsrecht im Heiligen Rom. Reich
zwischen MA u. Aufklirung, in: A. Hoffimann/M. Johanns/A. Kranz/Ch. Trepesch/O. Zeidler (Hrsg.), Als Frie-
den méglich war. 450 Jahre Augsburger Religionsfrieden, S. 35ft., 2005.

Rechtsdenken: M. Heckel, Autonomia u. Pacis Compositio. Der Augsburger Religionsfriede in der Deu-
tung der Gegenreformation, ZRG (KA) 45 (1959) 1411t.; M. Heckel, Staat u. Kirche nach den Lehren der
evangel. Juristen Dtlds. in der ersten Hilfte des 17.Jh., 1968; M. Frisch, Zur Rechtsnatur des Augsburger
Religionsfriedens. Ein Gutachten aus der Zeit des Dreifligjihrigen Krieges, ZRG (KA) 79 (1993) 448f.;
M. Schmoeckel, Das Recht der Reformation, 2013; R. v. Friedeburg/M. Schmoeckel (Hrsg.), Recht, Konfes-
sion u. Verfassung im 17.Jh., west- und mitteleurop. Entwicklungen, 2015; M. Heckel, Martin Luthers
Reformation u. das Recht (o. § 15).

Reichskammergericht und Reichshofrat: . Rabe, Der Augsburger Religionsfriede u. das Reichskam-
mergericht 1555-1600, ES E. W. Zeeden, 1976, 260ft.; D. Kratsch, Justiz — Religion — Politik. Das
Reichskammergericht u. die Klosterprozesse im ausgehenden sechzehnten Jh., 1990; M. Heckel, Die Reli-
gionsprozesse des Reichskammergerichts im konfessionell gespaltenen Reichskirchenrecht, ZRG (KA) 77
(1991) 283ff; B. Ruthmann, Die Religionsprozesse am Reichskammergericht (1555-1648), 1996;
S. Jahns, Reichskammergericht (0. § 15); S. Ehrenpreis, Kaiserl. Gerichtsbarkeit u. Konfessionskonflike.
Der Reichshofrat unter RudolfII. 15761616, 20065 Schildt, Zustindigkeit (0. § 15); S. Ullmann, Gesch.
auf der langen Bank. Die Kommission des Reichhofrats unter Ks. Maximilian II. (1564-1576), 20065
W, Friedrich, Territorialfiirst u. Rechtsjustiz. Recht u. Politik im Kontext der hess. Reformprozesse am
Reichskammergericht, 2008.

Reichsverfassung: W Schulze, Reichstage u. Reichssteuern im spiten 16.Jh., ZHF 2 (1975) 43ft;
H. Duchhardt, Protestant. Kaisertum u. Altes Reich, 1977; W, Schulze, Reich u. Tiirkengefahr im spiten

141



$ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

16.]h., 1978; G. Kleinheyer, Die Abdankung des Ks., in: G. Kobler (Hrsg.), Wege europ. Rechtsgesch.
K. Kroeschell z. 60. Geb., 1987, 124ff.; M. Lanzinner, Friedenssicherung u. polit. Einheit des Reiches un-
ter Ks. Maximilian II. (1564-1576), 1993; A. Luttenberger, Kurfiirsten, Ks. u. Reich. Polit. Fiihrung
u. Friedenssicherung unter Ferdinand I. u. Maximilian II., 1994; H. Newhaus, Von Karl V. zu
Ferdinand I. Herrschaftsiibergang im Heiligen Rém. Reich 1555-1558, in: Recht u. Reich im Zeitalter
der Reformation, FS Horst Rabe, 1996, 417{f.; P C. Hartmann (Hrsg.), Kurmainz (o. § 15); H. Neuhaus,
Von Reichstag(en) z. Reichstag. Reichsstind. Beratungsformen v. der Mitte des 16. bis z. Mitte des 17. Jh.,
in: H. Duchardt u. M. Schnettger (Hrsg.), Reichsstind. Libertit u. habsburg. Kaisertum, 1999, 135ft;
J. Leeb, Der Magdeburger Sessionsstreit v. 1582: Voraussetzungen, Problematik u. Konsequenzen fiir
Reichstag u. Reichkammergericht, 2000; 7h. Nicklas, Reichskreis (0. § 15); M. Lanzinner/A. Strohmeyer,
Der Reichstag (0. § 15); O#, Prizedenz (o. § 15); B. Stolberg-Rillinger, Des Ks. alte Kleider, 2009;
A. Ernst/A. Schindling (Hrsg.), Union u. Liga 1608/09, 2010.

I. Der Passauer Vertrag von 1552

Der Religionsfrieden des Augsburger Reichstages von 1555 gehért zu den folgen-
schwersten Ereignissen der neuzeitlichen Reichsverfassungsgeschichte, da er wesent-
liche Voraussetzungen schuf fiir die allgemeine Anerkennung der evangelischen — seit
1530: ,,Augsburgischen “— Konfession als einer im Reiche zugelassenen christlichen Re-
ligion. Diese Bedeutung sollte dem Augsburger Religionsfrieden erst allmihlich zu-
wachsen. Der Passauer Vertrag von 1552 (Hofmann Nr. 16), welcher den bewaffneten
Konflikt zwischen den , Kriegsfiirsten und dem Kaiser beendete (0. § 15 1I1.2) und
den Weg nach Augsburg ebnete, verfolgte noch ein anderes Ziel. Es war in erster Linie
ins Auge gefaflt, ,,dem Zwyspalt der Religion abzubelffen, und dieselbe zu Christlicher
Vergleichung zu bringen (§ 6 P. V.). Bis dahin sollten die streitenden Parteien Frieden
halten und dies im besonderen auch in Sachen Religion. Dieim Passauer Vertrag dazu
enthaltenen Formulierungen verraten in ihrer noch weniger geglitteten Form besser
als der Religionsfrieden selbst, mit welchen durchaus unterschiedlichen Problemen
die Beteiligten|zu tun hatten: Der Kaiser und diefkatholischeny Fiirsten versprechen,
keinen Stand der Augspurg. Conféssion verwandt, 'der! Religion halben mit der That, ge-
waltiger Weif§ oder in andere Weg, wider sein Conscientz und Willen tringen, oder derbal-
ben iiberziehen, beschiidigen, durch Mandar oder einiger anderer Gestalt beschweren oder
verachten, sondern bey solcher seiner Religion und Glauben ruhiglich und friedlich bleiben
lassen (§ 8 P. V.). Der Schutz der Gewissensfreiheit lutherischer Reichsstinde, die
durch kaiserliche Religionsmandate bedringt werden kénnten, ist das Ziel dieser Ab-
rede. Demgegeniiber haben die Vertragschliefenden den Schutz der altgliubigen
Reichsstinde ganz anders ausformuliert. Die Augsburgischen Konfessionsverwandten
sollen diese, ,.s0 der alten Religion anhiingig, Geistlich und Weltlich gleicher Gestalt ibrer
Religion, Kirchen-Gebriuch, Ordnung und Ceremonien, auch ihrer Haab, Giitern, lie-
gend und fabrend, Landen, Leuten, Rengen, Zinsen, Giilten, Ober- und Gerechtigkeiten
halber unbeschwert, und sie derselben friedlich und rubiglich gebrauchen und geniessen
(lassen) ... bey Vermeidung der Pon in jiingst erneuertem Land-Frieden ...“ (§9 L. V.).
Die Situation der Katholiken weicht von jener der Protestanten wesentlich ab. Sie ha-
ben keine kaiserlichen Mandate zu befiirchten, wohl aber den Verlust ihres Kultus und
ihrer Giiter, die beide den Regeln des Landfriedensschutzes unterstellt werden. Schutz
des obrigkeitlichen Gewissens einerseits, Schutz des Besitzstandes andererseits. Die
schon hier zutage tretende Unvergleichbarkeit der religionspolitischen Ziele belastete
auch die Verhandlungen und den Frieden von Augsburg und spiter seine Auslegung
und Anwendung. Den Schliissel zur Lésung der leicht absehbaren Streitigkeiten sollte
das Reichskammergericht erhalten, von welchem Beisitzer Augsburgischer Konfession

142



II. Der Augsburger Reichstag von 1555

nicht linger ausgeschlossen bleiben dutften (§ 12 P V.). Die Justizialisierung des Reli-
gionskonflikts schien der selbstverstindlich gegebene Weg, den Konflikt zu domesti-
zieren.

Il. Der Augsburger Reichstag von 1555
1. Die Regelungen des Reichsabschieds

Der Augsburger Reichstag von 1555 mufite die ,christliche Vergleichung® der Re-
ligion hinausschieben und sich darauf konzentrieren, die vorliufige Friedensregelung
des Passauer Vertrages auszubauen. Denn sofern ,.in wihrender Spaltung der Religion
ein ergiintzte Tractation und Handlung des Friedens, in beeden der Religion, prophan
und weltlichen Sachen nicht fiirgenommen wird", kann es keine Sicherheit fiir Reichs-
stinde und Untertanen geben (§ 13 A. R.). Diese Erkenntnis enthile gewif§ den wich-
tigsten Grundgedanken der Regelungen des Augsburger Reichsabschieds von 1555
(Hofmann Nr. 17). Konig Ferdinand und die Reichsstinde hatten sich entschlossen,
das altbekannte Landfriedensrecht auf die strittigen Religionsangelegenheiten zu er-
strecken. Das weltliche Recht stellte daher eine offene Rahmenordnung bereit, die die
Existenz beider Religionsparteien im Reich sicherte, deren Handlungsspielriume aber
zugleich begrenzte und dadurch eine Zusammenarbeit erlaubte. Ein sikulares und
theologisch indifferentes Religionsrecht wirke daher bis heute einerseits als ,,Schran-
kenrecht der weltlichen Gewalt“und andererseits alss; Freibeitsrecht zur Sicherung der Re-
ligionsausiibung* (Martin Heckel). Kaiser Karl'V. selbst gab Vollmacht, wollte jedoch
personlich an dem Geschiift nichr beteiligt sein. Die Wahrheitsfrage schien zugunsten
der dufleren Friedenssicherung im Sinne sikularer Staatlichkeit zartickgestellt. Diese
sich geradezu aufdringende Interpretation des Religionsfriedens ist riickblickend nicht
ohne Sinn. Den Zeitgenossen jedoch stellte sich diese Alternative so prinzipiell noch
nicht.

Die aus dem Passauer Vertrag (0. I) iibernommenen Schutzklauseln fiir die beiden
Religionsparteien hat der Religionsfrieden insofern einander angenihert, als nun auch
die Kirchengebriuche und Kirchengiiter der Augsburgischen Konfessionsverwandten
in die Friedensregelung einbezogen werden — die Calvinisten waren noch ausgeschlos-
sen (§ 17 A. R.). Es blieb jedoch dabei, dafl Schutz nur die Reichsstinde geniefien,
denen damit stillschweigend das Recht zugebilligt wird, die Religion ihrer Untertanen
zu bestimmen (8§ 15u. 16 A. R.). ,, Cuius regio, eius religio” (,Wessen das Land, dessen
die Religion®) hat man spiter, um die Wende zum 17. Jahrhundert, diesen Grundsatz
genannt. Das Schlagwort selbst findet sich im Text des Reichsabschieds ebensowenig
wie der spitere Begriff des ius reformandi. Aber in der Sache war den Verhandelnden
wohl bewuflt, was sie vereinbarten. Die Bestimmungen iiber das Recht der reichsstin-
dischen Obrigkeiten, die kirchlichen Angelegenheiten ihrer Territorien zu ordnen und
die Religion ihrer Untertanen festzulegen, schlossen die Méglichkeit eines Religions-
wechsels der Landesherren ein.

Die Untertanen kommen dagegen cher am Rande vor. Keine fremde Obrigkeit soll sie
zu ihrer Religion ,dringen (§ 23 A. R.). Konnen sich die Untertanen mit der Reli-
gionsentscheidung ihres Landesherren nicht einverstanden erkliren, dann diirfen sie
das Territorium nach Verkauf von Hab und Gut verlassen. Dieses Abzugs- oder Emigra-
tionsrecht musste in einer Welt, der die Idee der Toleranz noch fremd war, als ein Ma-
ximum individueller Freiheit gelten. Der gemeine Mann hat aber oft lieber seine Re-

143



$ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

ligion gewechselt und sich in eine gewisse Indifferenz gefliichtet, statt das ungewisse
Schicksal der Auswanderung auf sich zu nehmen.

Um den Friedensschlufl tiberhaupt zu erméglichen, haben scharfsinnige Juristen bei-
der Seiten Regelungen getroffen und Formulierungen gefunden, die verschieden aus-
gelegt werden konnten und den Landesherren wie auch dem Kaiser schon bald erheb-
liche Probleme bereiten sollten. Die Protestanten versprachen die Respektierung der
Giiter und Gebriuche altgliubiger Reichsstinde, nicht aber ausdriicklich auch des
mittelbaren, also ihrer Obrigkeit unterworfenen Kirchengutes. An anderer Stelle je-
doch erkannte der Vertragstext die schon in lutherischem Sinne erfolgten Umwid-
mungen solcher mittelbarer Giiter an. Hief§ das nicht, nur die bis dahin von lutheri-
schen Obrigkeiten durchgefiihrten Mafinahmen seien zu respektieren? Und ergab
sich daraus nicht im Umkehrschluf§ glasklar das Verbot, in Zukunft weitere Giiter ein-
zuzichen? Noch komplizierter verhielt es sich mit dem ,,geistlichen Vorbebalt“ (veserva-
tum ecclesiasticum). Der Kaiser bestand darauf, daf§ Inhaber geistlicher Amter diese
aufzugeben haben, wenn sie zum Luthertum iiberwechselten. Domkapitel oder sons-
tige Inhaber des Stellenbesetzungsrechts sind dagegen befugt, einen altgliubigen
Nachfolger zu wihlen (§ 18 A. R.). Die Maglichkeit, daf§ auch die wahlberechtigten
Dombherren Protestanten sein kdnnten, tiberging die kaiserliche Partei mit Schweigen.
Die Vorschrift hatte zum Ziel, die Katholizitit der Reichskirche und ihrer Untertanen,
also wesentlicher Teile des Reiches, zu erhalten. Dariiber hinaus schrinkte sie auch das
Reformationsrecht nichtkatholischer Obrigkeiten ein, da der Wortlaut auch landsis-
sige geistliche Institutionen erfasste. Die:Ablehnung dieser Regelung durch die Protes-
tanten war allen Beteiligten bewusst,-aber Teil der Vereinbarung!

Die Linie der kaiserlichen Politik, die noch vorhandenen katholischen Amts- und Be-
sitzpositionen zu bewahren, bestitigt auch das Gebot an die reichsstidtischen Obrig-
keiten, beiden Religionen, wo diese bisher in Ubung gewesen, nebeneinander Platz zu
gewihren! (§ 27 A. R.).'Auch die'im'Augsburger Reichsabschied 'von der weldichen
Gewalt einseitig angeordnete Suspension der geistlichen Jurisdiktion im Bereich des
lutherischen Kirchenwesens soll nur soweit gelten, wie die Augsburgische Konfession
wirklich reicht (§ 20 A. R.). Sollte es bei getrennten Bekenntnissen bleiben, ist der Re-
ligionsfrieden ,,szt, fest und unverbriichlich“zu halten (§ 25 A. R.).

2. Politische Ziele und Rechtsvorstellungen der Religionsparteien

Das komplizierte Gefiige des Religionsfriedens ist nur zu verstehen, wenn die unver-
gleichbaren politischen Ziele und weit divergierenden Rechtsvorstellungen der ver-
handelnden Parteien bedacht werden. Beide Seiten maflen dem Verhandlungsergebnis
nur voriibergehende Bedeutung zu. Die Protestanten rechneten mit der allgemeinen
Durchsetzung ihres Bekenntnisses, war doch eine katholische Alternative von gleicher
Uberzeugungskraft und Expansionsfihigkeit noch nicht in Sicht. Daher setzten sich
die protestantischen Reichsstinde in Augsburg — vergeblich — fiir eine allgemeine
»Freistellung® der Untertanen ein. Jeder sollte das Recht haben, sein Bekenntnis frei zu
wihlen — womit sich der endgiiltige Erfolg der Reformation von selbst einstellen
wiirde. An eine Gegenseitigkeit dieses Rechts auch zugunsten des altkirchlichen Glau-
bens war nicht gedacht. Dringlicher, jedoch ebenso vergeblich, forderten die protes-
tantischen Reichsstinde die Freistellung der geistlichen Fiirsten sowie der Dom- und
Stiftskapitulare. Als religiose Erneuerungsbewegung konnte und wollte die Refor-
mation gerade die kirchlichen Institutionen nicht aussparen. Sie im evangelischen

144



II. Der Augsburger Reichstag von 1555

Sinne erneuern zu diirfen, erschien auch als ein Gebot der Gleichwertigkeit des Augs-
burgischen Bekenntnisses, ja der persénlichen Ehre. Die Reformation der geistlichen
Territorien hitte angesiches ihrer groffen Ausdehnung und nicht zuletzt wegen des K-
nigswahlrechts der drei rheinischen Erzbischofe und Kurfiirsten den evangelischen
Charakeer des Reiches besiegelt.

Der harte katholische Widerstand gegen die Freistellung der geistlichen Fiirsten und die
daraus folgende Aufnahme des Geistlichen Vorbehalts in den Reichsabschied ist daher
konfessionspolitisch leicht erklirbar. Der Kénig und die katholischen Reichsstinde
schlossen den Frieden nur, um die weitere Ausbreitung des Augsburgischen Bekenntnis-
ses zu verhindern. Und doch handelt es sich nicht nur um leicht durchschaubare Taktik.
Die Katholiken dachten bei der Vereinbarung eines Landfriedens auch in Religions-
sachen im Rahmen des iiberkommenen Rechts. Der Landfrieden gewihrte seit altersher
Schutz vor eigenmichtigen Veridnderungen der Rechtslage, etwa vor der Beschlagnahme
von Giitern und im besonderen auch vor Stérungen des kirchlichen Lebens. Das Land-
friedensrecht versprach den Katholiken Bestandsschutz. Es vertrug sich nicht mit der
Authebung von Kléstern und Stiftern gegen den Willen ihrer geistlichen Reprisentan-
ten. Der Landfriedensgedanke versagte jedoch, wenn solche geistlichen Einrichtungen
oder gar ganze Bistiimer durch freie Entscheidung ihrer Vorsteher und Bischéfe die
Augsburgische Konfession annahmen. Die auf diese Weise drohenden Verluste altkirch-
licher Amter und Giiter sollte der Geistliche Vorbehalt verhindern. Er setzt dort ein, wo
das Landfriedensrecht der katholischen Sache nicht weiterhilft. Der Kaiser hielt sich als
Vogt der Kirche, ,,kraffi ... Rim. Kays. Majest. uns gegebenen Vollmacht und Heimstellung”
fiir befugt, eine solche Mafinahme zu treffen. Die katholische Religionspartei hatte also
insgesamt den strategischen Vorteil der gegebenen Rechtslage fiir sich. Dagegen setzten
die Protestanten den Willen zu einer allgemeinen, durch den Religionsfrieden nur zeit-
weilig aufgeschobenen Verinderung der kirchlichen Verhiltnisse, die auch das Recht in
neuem Lichte erscheinen lassen wiirde, Daher ist das berithmte Prinzip'des ,,cuius regio

..“(0.IL.1) in den Augsburger Verhandlungen ein Anliegen der Katholiken: ,, Ubi unus
dominus, ibi una sit religio” (,Wo ein Herr, dort sei eine Religion). Der aus mittelalter-
lichem Denken herzuleitende Grundsatz markiert also urspriinglich eine Verteidigungs-
position, wiewohl er auch lutherischen Obrigkeiten als praktische Maxime diente. Der
verstindigungswillige Kénig Ferdinand hat daher einen wesentlichen Punkt nur ins-
geheim, also nicht im Vertragswerk selbst versprochen: In den geistlichen Fiirstentii-
mern, die der Geistliche Vorbehalt auf den katholischen Glauben verpflichtet hatte,
sollte das Augsburgische Bekenntnis landsissiger Ritter und Stidte Schutz genieflen (De-
claratio Ferdinandea).

Der Augsburger Religionsfrieden ist ein erstaunliches Dokument, wenn man bedenkt,
daf§ Protestanten und Katholiken ganz Verschiedenes im Sinne hatten — die einen
evangelische Freiheit fiir alle, die anderen Eindimmung der Ketzerei. Nichts wiinsch-
ten die direkt Beteiligten daher weniger als die Gleichheit (,Paritit) der Konfessio-
nen. Gewollt war ein vorliufiger, notfalls auch endgiiltiger ,, Friedstand®, den die Ka-
tholiken als Duldung der Augsburgischen Konfession neben der fortbestehenden
Reichskirche, die Protestanten aber als reichsrechtliche Anerkennung und damit
Gleichberechtigung ihres Kirchenwesens verstehen konnten. Als sich in den kommen-
den Jahrzehnten zeigte, daf$ ein grofleres Mafd an Einigkeit nicht mehr zu erzielen war,
gewann die protestantische Lesart an Gewicht und der Augsburger Religionsfrieden
den Charakeer eines Reichsgrundgesetzes, das ein Nebeneinander mehrerer Konfessio-

145



10

$ 19. Der Augsburger Religionsfrieden und die Reichsverfassung

nen im Reich ausdriicklich zulieB. Uber den genauen Inhalt dieses Gesetzes aber
konnte man sich schon bald nicht mehr einigen (u. III.3). Festhalten lisst sich jedoch,
dass der Augsburger Religionsfrieden die Rechtsordnung des Reichs tiefgehend ver-
dndert hat und zur Entstehung eines parititischen, sikularen und theologisch indiffe-
renten Reichskirchenrechts, zur Emanzipation des weltlichen Rechts vom Kirchen-
recht und zur Stirkung der stindischen Prigung des Reichs fithrte (Martin Heckel).
So stellte das weltliche Recht eine offene Rahmenordnung bereit, die die Existenz bei-
der Religionsparteien im Reich sicherte, deren Handlungsspielrdume aber zugleich be-
grenzte und dadurch eine Zusammenarbeit erlaubte.

lll. Die Reichsverfassung im konfessionellen Zeitalter
1. Verfassungspolitik unter dem Einflu3 des Religionsfriedens

Sogleich nach der Verkiindung des Religionsfriedens dankte der Kaiser ab. Das war ein
Novum in der Reichsgeschichte, der Singularitit des Anlasses wiirdig. Karl V. begriff
das Kaisertum im mittelalterlichen Sinn als Garanten des einen, wahren Glaubens
und mochte die sich jetzt notwendigerweise vollzichende Sikularisierung des héchsten
weltlichen Amtes nicht mittragen. Die Verfassungspolitik im Zeichen des Religions-
friedens setzt denn auch zunichst die in Passau und Augsburg begonnene Linie fort.
Ferdinand 1. sucht zwar weiterhin die Glaubenseinheit wiederherzustellen. Aber er
verzichtet auf monarchische Kraftakte, mit:denen sein Bruder gescheitert war (o.
§ 15 IIL.2). Der erste Reichstag nach Augsburg, schon 1556/57 in Regensburg veran-
staltet, stellt in iiber 30 Attikeln prizise Verfahrensregeln fiir ein Religionskolloquium
auf, von dem allein noch ein ,Religionsvergleich® erwartet wird. Dieser letzte Anlauf
zu einer theologischen Bereinigung des Problems scheitert 1557 in Worms, weil jetzt
auch innerhalb der protestantischen Partei der Streit um die wahre Glaubenslehre auf-
bricht und die Katholiken eben deshalb auf dem einheitlichen kirchlichen Lehramt
beharren. Jene Generation, die'den ‘Augsburger Religionsfrieden getragen hatte, ist
aber weiterhin um Mifigung des Konfessionsgegensatzes bemiiht. Als Konig Ferdi-
nand I. 1558 zum Kaiser gewihlt worden war, beeindruckte ihn weder die pipstliche
Kritik wegen der Beteiligung von Ketzern am Wahlake, noch reagierte er in richtiger
Einschitzung der nun gegebenen Situation auf ein Angebot des Papstes Paul IV, ihn
zum Kaiser zu kronen. Auf dem nichsten Reichstag zu Augsburg 1559 legen zwar die
evangelischen Reichsstinde einen ausfiihrlichen Beschwerdekatalog (, Gravamina*)
vor, in welchem nicht nur der als Makel empfundene Geistliche Vorbehalt, sondern
auch die Widerspenstigkeit der landsissigen Geistlichkeit gegeniiber den Reforma-
tionsbemiihungen der Obrigkeit beklagt wird. Aber diese Schrift, der die Katholiken
prompt ein ihnliches Papier entgegensetzen, geht noch davon aus, Verstofle gegen
den Religionsfrieden seien zu beheben. Entsprechend sachlich reagiert der Kaiser: Im
Zweifel solle das Reichskammergericht nach ,.den gemeinen geschriebenen Rechten, auch
aller natiirlichen Ehrbarkeit, Billigkeit und menschlicher Vernunft gemiifS entscheiden.
Wenn Ferdinand I. auf das gemeine Recht hinwies, dann ganz im Einklang mit der
bekannten Formel aus der Reichskammergerichtsordnung von 1495. Man verstand
darunter das romische Recht, wie es von der mittelalterlichen Jurisprudenz an die jetzt
gegebenen Lebensverhiltnisse angepasst worden war. Auch die evangelischen Reichs-
glieder wollten diesen gemeinsamen Rechtsboden nicht verlassen, bot dieser doch
nach dem Scheitern des theologischen Disputes die einzige Maglichkeit, die neue Kir-
che zu sichern. Kaiser Maximilian II. (1564—1576) hielt an dieser Politik seines Vor-

146



